Nota editorial
El sentido de la hospitalidad

Lo sabemos, es el fin del mundo. En tiempos de guerras, de
genocidio, de desplazamientos forzados, de odio, de hambruna,
de ecocidio, de explotacién, de devastacién... el mundo ha
llegado a su fin. Noche perpetua, aniquilacién sin reserva, el
mundo se ha ido, ha desaparecido, no hay mds mundo, adids
al mundo. Quién habria pensado que Baudelaire tenia razén
cuando, hacia 1855, auguraba en su cuaderno de notas que

el mundo se acercaba al precipicio:

El mundo va a acabar (...). No digo yo que el mundo
vaya a quedar reducido a los expedientes y al bufo
desorden de las republicas de Sudamérica; que incluso
retornemos al estado salvaje y marchemos a buscar
nuestro sustento con un fusil en la mano, a través de
las ruinas herbosas de nuestra civilizacién (...). La
mecdnica nos americanizard de tal modo, el progreso
atrofiard tanto en nosotros toda la parte espiritual,
que nada de entre las especulaciones sanguinarias,
sacrilegas o antinaturales de los utopistas se podrd
comparar a sus resultados positivos. Yo reto a todo

hombre que piensa a que me muestre lo que subsiste

de la vida (2013, 57).

En estas palabras de Baudelaire resuena ya, como un presen-

timiento, lo que Jean-Luc Nancy pensard mds tarde como el



6 | Juan José Alvarez Rubio

agotamiento del sentido del mundo: «Ya no hay mds mundo:
ni mds mundus, ni més cosmos, ni més ordenacién compuesta
y completa en el interior o desde el interior de la cual encontrar
lugar, abrigo y las sefales de una orientacién (...). Dicho de
otro modo, no hay mds sentido del mundo» (2004, 17). Ni
ordo mundi ni harmonia mundi. El fin del sentido del mundo
no coincide aqui con el khdos de Hesiodo, la muerte de Dios
de Nietzsche, ni la crisis espiritual de Jan Patocka. Se trata
mis bien del abandono del sentido: «Hoy estamos mads lejos:
todo el sentido se encuentra en estado de abandono» (Nancy
2004, 14). El abandono, la puesta en bando (bandon, ban-
dum, band, bannen) es la prescripcion de un poder soberano
de aparecer ante la ley y responder « priori de nosotros ante
ella. Pero el abandono es también destierro, exilio, quedar
expuesto al absoluto de la ley, en la no-ley, es decir, fuera de
toda su jurisdiccién. Segtin Nancy, el estado de abandono del
sentido que es el mundo es la condicién de nuestra épocay de
nuestro pensamiento. Ahora bien, este abandono no es una
anulacién de la inexistencia, el abandonado no deja de ser la
reduccion de la plurivocidad del ser: «El ser no es, nunca ha
sido —si alguna vez ha sido—, mds que el pollikos legomenon,
lo dicho-de-multiples-maneras (...) el ser abandonado se
encuentra finalmente entregado, dejado al pollikos que era, y
del que no es posible decir “el pollikos mismo”, pues no tiene
otra identidad que su falta de identidad, su carencia de ser»
(Nancy 1983, 141-142). En efecto, si el ser se dice pollikos,
segun la célebre férmula de Aristételes en el libro IV de la
Metafisica (to on légetai pollikos, 1003a) (1994, 162), lo mismo
puede decirse sobre el abandono: «Hay abandonos crueles y
abandonos graciosos; los hay dulces, despiadados, voluptuo-

sos, frenéticos, dichosos, desastrosos y serenos. La tnica ley



Nota editorial | 7

del abandono, como la del amor, es la de ser sin retorno y sin
recurso» (Nancy 1983, 141-142).

Es el fin del mundo, lo sabemos. ;Cémo enfrentar entonces
este abandono irreversible del sentido? Si Dios ha muerto, si
no hay Salvatore mundi ni ninguna otra instancia trascenden-
tal o significante susceptible de dotar de sentido al mundo,
scémo abrir la via de otro sentido posible? La respuesta ya la
anticipaba Baudelaire: «El mundo va a acabar. La tnica razén
que le permitirfa durar es la misma de su existencia» (2013,
57). Y es que el mundo, sugiere Nancy, es una totalidad de
sentido o, mds precisamente, una «articulacién diferencial de
singularidades» (2004, 123-124) en la que cada ser singular
es otro acceso al mundo en la medida en que pertenece nece-
sariamente a él. Por esto, el mundo es produccién del origen:
puesto que cada singularidad proviene de él, produce su
origen como mundo. El mundo es nacimiento, dehiscencia,
apertura. Aun si, paraddjicamente, la posibilidad de hacer
un mundo supone y conserva, como su condicién misma,
la negacién del mundo, esto es, aquello que el propio Nancy
denomina lo «<inmundo»: «El mundo del sentido finaliza hoy
en lo inmundo y en el no-sentido» (2004, 24). Mientras el
mundo es una estructura ordenada y armoniosa (el cosmos
de Her4clito a los estoicos), lo inmundo es lo monstruoso, lo
informe. En efecto, si el mundo, ese trasto solo y abandonado,
se ha convertido en inmundus, en no-mundo o en lo que no
estd en el mundo, es porque «ha perdido su capacidad de hacer
mundo: parece haber ganado tinicamente la de multiplicar,
con la potencia de sus propios medios, una proliferacién de lo
inmundo» (Nancy 2002, 16). Segtin Nancy, esta proliferacién
de lo inmundo es obra de la globalizacién como «supresién de

toda forma-mundo del mundo» (2002, 53). La globalizacién



8 | Juan José Alvarez Rubio

es la reduccién del mundo a una esfera cerrada, un globo o
una aglomeracién indiferenciada de mercancias, capitales,
informaciones, construcciones y destrucciones, poblaciones
segregadas, migraciones masivas, desplazamientos forzados, por
las que «el humanismo desemboca en el inhumanismo» (Nancy
2005, 48).Y es que la globalizacién como expansién planetaria
de la ecotécnica (Nancy 2002, 140) no implica solo un tejido
donde se acumulan y se extienden un conjunto hiperbélico
de elementos técnicos, econdmicos y humanos bajo criterios
de eficacia, control y consumo, sino también, y de manera
mucho mds grave y seria, el proceso de «desvanecimiento de
las posibilidades de formas de vida y/o de fundamento comtn»
(Nancy 2002, 143). Si Foucault (2007) llamaba «biopolitica»
a la prdctica gubernamental de control y regulacién de la
vida natural (zdé) de una poblacién segiin normas de salud,
higiene, natalidad, longevidad, raza, etc., a ojos de Nancy la
biopolitica es hoy una autogestién técnica de la vida: ni una
vida (como bios o forma de vida) ni una politica (como forma

de coexistencia o ser-en-comtin).

Bajo esta perspectiva, ;qué ética o qué politica para resistir al
fin del mundo, a lo inmundo, a lo inhumano, a la expansién
planetaria de la ecotécnica? La creacién ex nihilo de un sentido
del mundo. He ahi lo que la urgencia, la situacién, el contexto
exige de nosotros hoy, aqui y ahora. Crear el mundo, crear
un mundo, significa hacer lo que nos ha hecho a nosotros, a
nosotros en el mundo, nosotros-el-mundo, al nosotros de un
mundo que se pierde y frente a lo cual tenemos el imperativo
de inventar un mundo posible, un mundo mds habitable, mds
acogedor, més hospitalario con los habitantes de este mundo.
La respuesta a la altura de esta exigencia ética de hacer mundo,

de hacer sentido, es quizd eso que, desde la xeniz de Homero,



Nota editorial | 9

el ius hospitii de Cicerdn, el ius communicationis de Francisco
de Vitoria, el cosmopolitismo de Kant, hasta lo femenino de
Emmanuel Levinas y la acogida incondicional del arribante de
Jacques Derrida, y mds all4, se ha pensado bajo el nombre de
hospitalidad. ;En qué medida esta creacién de un sentido del
mundo que somos nosotros es indisociable de la hospitalidad?
Para mostrar este punto, podemos seguir el desarrollo que el
propio Derrida elabora en relacién con la pregunta «c6mo
vivir juntos» en una conferencia pronunciada en diciembre
de 1998, en el marco de un coloquio de intelectuales judios
de lengua francesa, bajo el titulo «Confesar — lo imposible.
“Retornos”, arrepentimiento y reconciliacién». Bastard con

retener este extracto para hacer patente lo que estd en juego:

De cualquier manera, de todas las maneras, hay que
«vivir juntos», realmente hay que hacerlo (...). En las
inflexiones de lo que declaramos aqui como nuestra
lengua, esas instancias del «realmente hay que» del
«realmente hay que vivir juntos», puede tener valores
heterogéneos, y hasta incompatibles. Dos al menos.
Por una parte, el «realmente hay que» puede anunciar
que realmente habrd que vivir malamente juntos, en
el odio o en la guerra —que son también maneras de
vivir, incluso de morir juntos, en el mismo espacio, en
el mismo tiempo, en la desconfianza, la indiferencia o
la resignacién a la fatalidad (...). Pero, por otra parte,
el sintagma «hay que vivir juntos realmente» se puede
dejar acentuar de otro modo en nuestra lengua, y
hacer referencia a un «bien», un «vivir juntos bien»,
que no se limita a cualificar accesoriamente un «vivir
juntos», fundamental o previo. «Vivir juntos» quiere

decir entonces vivir juntos «bien, segtin el bien: no



10 | Juan José Alvarez Rubio

solamente segin una exforia del vivir, del bien-vivir,
del saber-vivir o del arte de vivir, sino segin un bien
de la confianza, del acuerdo o de la concordia. (...)
Por tanto, si alguna ética del «vivir juntos» parece estar
implicada en el uso idiomdtico que de momento me
limito a analizar, es una ética que supone el acuerdo mds
alld de toda condicién estatutaria, no necesariamente
en contradiccién con ella, sino mds alld y a través
de la normalidad del lazo juridico, politico, estatal,
entre dos 0 mds de uno o de unos que son solamente
esposos, conciudadanos, compatriotas, congéneres o
correligionarios, sino que siguen siendo extranjeros,
otros o radicalmente otros. La paz del «vivir juntos»
excede, pues, el derecho, incluso lo politico, en todo
caso lo politico determinado por lo estatal, por la
soberania del Estado. Este «vivir juntos», alli incluso
donde es irreductible al lazo estatutario o institucional
(juridico, politico, estatal), abre otra dimensién en
la misma necesidad, y por eso he hablado del otro,
del extranjero, de una hospitalidad a lo totalmente

otro que desborda la convencién estatutaria (Derrida

2001, 190-193).

Para Derrida, «vivir juntos» no se reduce a una relacién sim-
bidtica (naturalidad, nacimiento, tierra, sangre, nacién) ni a
una relacién convencional (juridico-estatal). «Vivir juntos»,
el imperativo «hay que vivir juntos», «hay que vivir juntos
bien», es una exigencia archiética (hiperbdlica, incondicional
e infinita) que obliga a hacer un mundo posible alli donde el
mundo no logra hacer mundo, alli donde no hay mundo ni

sentido de mundo, alli donde es inhéspito, hostil, inhumano,



Nota editorial | 11

cruel, alli donde el cortejo de guerras, horrores y crimenes
imborrables e inconmensurables produce millones de in-
migrantes, refugiados, deportados, asilados, hambrientos,
violados, mutilados, asesinados, excluidos, expulsados. (Sea
cual sea la manera en que se interprete, las resonancias con
el actual genocidio y desplazamiento forzado en Gaza son
evidentes. En 1998, el momento en que Derrida leia estas
palabras, no omitia referirse a la gravedad de la situacién entre
Palestina e Israel: «Los palestinos y los israelitas no vivirdn
verdaderamente juntos mds que el dia en que la paz (y no solo
el armisticio, el alto al fuego o el proceso de paz) llegue a los
cuerpos y los corazones, cuando se haya hecho lo necesario por
parte de aquellos que tienen poder para eso, o simplemente
que tienen el poder, el poder estatal, el poder econémico o
militar, nacional o internacional, de tomar la iniciativa de
forma ante todo sabiamente unilateral» (2001, 189)). Frente
a las doctrinas de la contrahospitalidad y la retérica de la in-
vasién (Balibar 2022), los dispositivos de inhospitalidad y la
idea de una «democracia amurallada» (Rogozinski, 2024), la
hospitalidad ofrecida a los préximos, los vecinos, la familia o
los amigos, los conciudadanos o compatriotas, pero también
a los extranjeros, los forasteros, los extrafios, los enemigos,
los contempordneos, aquellos que ya no son o que no serdn
jamds, a «cualquier/radicalmente otro», es la posibilidad de
estos mundos, cada uno de ellos singulares, de su composicién
dentro de un mundo comun. La ética de «vivir juntos», de
«vivir juntos bien», la posibilidad de un nosotros, depende, en
tltimo término, de acoger al otro en la propia casa, en el tnico

mundo donde tenemos nuestra morada.

Los articulos de Francois-David Sebbah, Roberto R. Aramayo,

Manuela Irarrdzabal, Fabio Tesorone, Maria Lucia Puppo e



12 | Juan José Alvarez Rubio

Isabel Baboun que hemos reunido con ocasién del presente
namero de la revista Pensamiento Politico desarrollan, desde
dmbitos a la vez comunes y heterogéneos, el imperativo ético
y politico que exige de nosotros, de manera cada vez mds ur-
gente y necesaria, la creacién del sentido de la hospitalidad.
Agradecemos a cada uno de los autores por su valiosa parti-
cipacién. De igual modo, agradecemos a Amanda Olivares,
directora de la revista Pensamiento Politico, y a Aicha Liviana
Messina, directora del Instituto de Filosofia de la Universidad
Diego Portales, por su confianza a lo largo de este proceso.
Finalmente, dedicamos esta publicacién a la memoria de
Francois-David Sebbah, quien abandoné el mundo el 25 de
julio del 2025, pero cuya escritura, en todos sus caminos, sigue

viviendo y ofreciéndonos su hospitalidad.

Juan José Alvarez Rubio
Editor

Revista Pensamiento Politico

Bibliografia

Aristételes. 1994. Metafisica. Madrid: Gredos.
Balibar, Etienne. 2022. Cosmopolitique. Des frontiéres i l'espéce

humaine. Ecrits IT1. Paris: La Découverte.

Baudelaire, Charles. 2013. Mi corazién al desnudo y otros papeles
intimos. Madrid: Visor.

Derrida, Jacques. 2001. «Avouer — 'impossible. ‘Retours’,
repentirs et réconciliation». En Aczes du XXXVIle collogue



Nota editorial | 13

des intellectuels juifs de langue frangaise, Jean Halpérin et
Nelly Hansson (dir.). Paris: Albin Michel.

Foucault, Michel. 2007. El nacimiento de la biopolitica. Curso
en el Collége de France (1978-1979). Buenos Aires: Fondo

de Cultura Econémica.

Nancy, Jean-Luc. 1983. Limpératif catégorique. Paris: Fla-

mmarion.

2002. La création du monde ou mondialisation.

Paris: Galilée.
2004. Le Sens du monde. Paris: Galilée.

2005. La Déclosion (Déconstruction du christia-
nisme, I). Paris: Galilée.

Rogozinski, Jacob. 2024. Inhospitalité. Paris: Cerf.



