
Nota editorial 
El sentido de la hospitalidad

Lo sabemos, es el fin del mundo. En tiempos de guerras, de 
genocidio, de desplazamientos forzados, de odio, de hambruna, 
de ecocidio, de explotación, de devastación… el mundo ha 
llegado a su fin. Noche perpetua, aniquilación sin reserva, el 
mundo se ha ido, ha desaparecido, no hay más mundo, adiós 
al mundo. Quién habría pensado que Baudelaire tenía razón 
cuando, hacia 1855, auguraba en su cuaderno de notas que 
el mundo se acercaba al precipicio: 

El mundo va a acabar (…). No digo yo que el mundo 
vaya a quedar reducido a los expedientes y al bufo 
desorden de las repúblicas de Sudamérica; que incluso 
retornemos al estado salvaje y marchemos a buscar 
nuestro sustento con un fusil en la mano, a través de 
las ruinas herbosas de nuestra civilización (…). La 
mecánica nos americanizará de tal modo, el progreso 
atrofiará tanto en nosotros toda la parte espiritual, 
que nada de entre las especulaciones sanguinarias, 
sacrílegas o antinaturales de los utopistas se podrá 
comparar a sus resultados positivos. Yo reto a todo 
hombre que piensa a que me muestre lo que subsiste 
de la vida (2013, 57).

En estas palabras de Baudelaire resuena ya, como un presen-
timiento, lo que Jean-Luc Nancy pensará más tarde como el 



6 | Juan José Álvarez Rubio

agotamiento del sentido del mundo: «Ya no hay más mundo: 
ni más mundus, ni más cosmos, ni más ordenación compuesta 
y completa en el interior o desde el interior de la cual encontrar 
lugar, abrigo y las señales de una orientación (…). Dicho de 
otro modo, no hay más sentido del mundo» (2004, 17). Ni 
ordo mundi ni harmonia mundi. El fin del sentido del mundo 
no coincide aquí con el kháos de Hesíodo, la muerte de Dios 
de Nietzsche, ni la crisis espiritual de Jan Patočka. Se trata 
más bien del abandono del sentido: «Hoy estamos más lejos: 
todo el sentido se encuentra en estado de abandono» (Nancy 
2004, 14). El abandono, la puesta en bando (bandon, ban-
dum, band, bannen) es la prescripción de un poder soberano 
de aparecer ante la ley y responder a priori de nosotros ante 
ella. Pero el abandono es también destierro, exilio, quedar 
expuesto al absoluto de la ley, en la no-ley, es decir, fuera de 
toda su jurisdicción. Según Nancy, el estado de abandono del 
sentido que es el mundo es la condición de nuestra época y de 
nuestro pensamiento. Ahora bien, este abandono no es una 
anulación de la inexistencia, el abandonado no deja de ser la 
reducción de la plurivocidad del ser: «El ser no es, nunca ha 
sido –si alguna vez ha sido–, más que el pollâkos legomenon, 
lo dicho-de-múltiples-maneras (…) el ser abandonado se 
encuentra finalmente entregado, dejado al pollâkos que era, y 
del que no es posible decir “el pollâkos mismo”, pues no tiene 
otra identidad que su falta de identidad, su carencia de ser» 
(Nancy 1983, 141-142). En efecto, si el ser se dice pollâkos, 
según la célebre fórmula de Aristóteles en el libro IV de la 
Metafísica (tò òn légetai pollâkos, 1003a) (1994, 162), lo mismo 
puede decirse sobre el abandono: «Hay abandonos crueles y 
abandonos graciosos; los hay dulces, despiadados, voluptuo-
sos, frenéticos, dichosos, desastrosos y serenos. La única ley 



Nota editorial | 7

del abandono, como la del amor, es la de ser sin retorno y sin 
recurso» (Nancy 1983, 141-142).

Es el fin del mundo, lo sabemos. ¿Cómo enfrentar entonces 
este abandono irreversible del sentido? Si Dios ha muerto, si 
no hay Salvatore mundi ni ninguna otra instancia trascenden-
tal o significante susceptible de dotar de sentido al mundo, 
¿cómo abrir la vía de otro sentido posible? La respuesta ya la 
anticipaba Baudelaire: «El mundo va a acabar. La única razón 
que le permitiría durar es la misma de su existencia» (2013, 
57). Y es que el mundo, sugiere Nancy, es una totalidad de 
sentido o, más precisamente, una «articulación diferencial de 
singularidades» (2004, 123-124) en la que cada ser singular 
es otro acceso al mundo en la medida en que pertenece nece-
sariamente a él. Por esto, el mundo es producción del origen: 
puesto que cada singularidad proviene de él, produce su 
origen como mundo. El mundo es nacimiento, dehiscencia, 
apertura. Aun si, paradójicamente, la posibilidad de hacer 
un mundo supone y conserva, como su condición misma, 
la negación del mundo, esto es, aquello que el propio Nancy 
denomina lo «inmundo»: «El mundo del sentido finaliza hoy 
en lo inmundo y en el no-sentido» (2004, 24). Mientras el 
mundo es una estructura ordenada y armoniosa (el cosmos 
de Heráclito a los estoicos), lo inmundo es lo monstruoso, lo 
informe. En efecto, si el mundo, ese trasto solo y abandonado, 
se ha convertido en inmundus, en no-mundo o en lo que no 
está en el mundo, es porque «ha perdido su capacidad de hacer 
mundo: parece haber ganado únicamente la de multiplicar, 
con la potencia de sus propios medios, una proliferación de lo 
inmundo» (Nancy 2002, 16). Según Nancy, esta proliferación 
de lo inmundo es obra de la globalización como «supresión de 
toda forma-mundo del mundo» (2002, 53). La globalización 



8 | Juan José Álvarez Rubio

es la reducción del mundo a una esfera cerrada, un globo o 
una aglomeración indiferenciada de mercancías, capitales, 
informaciones, construcciones y destrucciones, poblaciones 
segregadas, migraciones masivas, desplazamientos forzados, por 
las que «el humanismo desemboca en el inhumanismo» (Nancy 
2005, 48). Y es que la globalización como expansión planetaria 
de la ecotécnica (Nancy 2002, 140) no implica solo un tejido 
donde se acumulan y se extienden un conjunto hiperbólico 
de elementos técnicos, económicos y humanos bajo criterios 
de eficacia, control y consumo, sino también, y de manera 
mucho más grave y seria, el proceso de «desvanecimiento de 
las posibilidades de formas de vida y/o de fundamento común» 
(Nancy 2002, 143). Si Foucault (2007) llamaba «biopolítica» 
a la práctica gubernamental de control y regulación de la 
vida natural (zôè) de una población según normas de salud, 
higiene, natalidad, longevidad, raza, etc., a ojos de Nancy la 
biopolítica es hoy una autogestión técnica de la vida: ni una 
vida (como bíos o forma de vida) ni una política (como forma 
de coexistencia o ser-en-común). 

Bajo esta perspectiva, ¿qué ética o qué política para resistir al 
fin del mundo, a lo inmundo, a lo inhumano, a la expansión 
planetaria de la ecotécnica? La creación ex nihilo de un sentido 
del mundo. He ahí lo que la urgencia, la situación, el contexto 
exige de nosotros hoy, aquí y ahora. Crear el mundo, crear 
un mundo, significa hacer lo que nos ha hecho a nosotros, a 
nosotros en el mundo, nosotros-el-mundo, al nosotros de un 
mundo que se pierde y frente a lo cual tenemos el imperativo 
de inventar un mundo posible, un mundo más habitable, más 
acogedor, más hospitalario con los habitantes de este mundo. 
La respuesta a la altura de esta exigencia ética de hacer mundo, 
de hacer sentido, es quizá eso que, desde la xenía de Homero, 



Nota editorial | 9

el ius hospitii de Cicerón, el ius communicationis de Francisco 
de Vitoria, el cosmopolitismo de Kant, hasta lo femenino de 
Emmanuel Levinas y la acogida incondicional del arribante de 
Jacques Derrida, y más allá, se ha pensado bajo el nombre de 
hospitalidad. ¿En qué medida esta creación de un sentido del 
mundo que somos nosotros es indisociable de la hospitalidad? 
Para mostrar este punto, podemos seguir el desarrollo que el 
propio Derrida elabora en relación con la pregunta «cómo 
vivir juntos» en una conferencia pronunciada en diciembre 
de 1998, en el marco de un coloquio de intelectuales judíos 
de lengua francesa, bajo el título «Confesar – lo imposible. 
“Retornos”, arrepentimiento y reconciliación». Bastará con 
retener este extracto para hacer patente lo que está en juego:

De cualquier manera, de todas las maneras, hay que 
«vivir juntos», realmente hay que hacerlo (…). En las 
inflexiones de lo que declaramos aquí como nuestra 
lengua, esas instancias del «realmente hay que» del 
«realmente hay que vivir juntos», puede tener valores 
heterogéneos, y hasta incompatibles. Dos al menos. 
Por una parte, el «realmente hay que» puede anunciar 
que realmente habrá que vivir malamente juntos, en 
el odio o en la guerra –que son también maneras de 
vivir, incluso de morir juntos, en el mismo espacio, en 
el mismo tiempo, en la desconfianza, la indiferencia o 
la resignación a la fatalidad (…). Pero, por otra parte, 
el sintagma «hay que vivir juntos realmente» se puede 
dejar acentuar de otro modo en nuestra lengua, y 
hacer referencia a un «bien», un «vivir juntos bien», 
que no se limita a cualificar accesoriamente un «vivir 
juntos», fundamental o previo. «Vivir juntos» quiere 
decir entonces vivir juntos «bien, según el bien: no 



10 | Juan José Álvarez Rubio

solamente según una euforia del vivir, del bien-vivir, 
del saber-vivir o del arte de vivir, sino según un bien 
de la confianza, del acuerdo o de la concordia». (…) 
Por tanto, si alguna ética del «vivir juntos» parece estar 
implicada en el uso idiomático que de momento me 
limito a analizar, es una ética que supone el acuerdo más 
allá de toda condición estatutaria, no necesariamente 
en contradicción con ella, sino más allá y a través 
de la normalidad del lazo jurídico, político, estatal, 
entre dos o más de uno o de unos que son solamente 
esposos, conciudadanos, compatriotas, congéneres o 
correligionarios, sino que siguen siendo extranjeros, 
otros o radicalmente otros. La paz del «vivir juntos» 
excede, pues, el derecho, incluso lo político, en todo 
caso lo político determinado por lo estatal, por la 
soberanía del Estado. Este «vivir juntos», allí incluso 
donde es irreductible al lazo estatutario o institucional 
(jurídico, político, estatal), abre otra dimensión en 
la misma necesidad, y por eso he hablado del otro, 
del extranjero, de una hospitalidad a lo totalmente 
otro que desborda la convención estatutaria (Derrida 
2001, 190-193).

Para Derrida, «vivir juntos» no se reduce a una relación sim-
biótica (naturalidad, nacimiento, tierra, sangre, nación) ni a 
una relación convencional (jurídico-estatal). «Vivir juntos», 
el imperativo «hay que vivir juntos», «hay que vivir juntos 
bien», es una exigencia archiética (hiperbólica, incondicional 
e infinita) que obliga a hacer un mundo posible allí donde el 
mundo no logra hacer mundo, allí donde no hay mundo ni 
sentido de mundo, allí donde es inhóspito, hostil, inhumano, 



Nota editorial | 11

cruel, allí donde el cortejo de guerras, horrores y crímenes 
imborrables e inconmensurables produce millones de in-
migrantes, refugiados, deportados, asilados, hambrientos, 
violados, mutilados, asesinados, excluidos, expulsados. (Sea 
cual sea la manera en que se interprete, las resonancias con 
el actual genocidio y desplazamiento forzado en Gaza son 
evidentes. En 1998, el momento en que Derrida leía estas 
palabras, no omitía referirse a la gravedad de la situación entre 
Palestina e Israel: «Los palestinos y los israelitas no vivirán 
verdaderamente juntos más que el día en que la paz (y no solo 
el armisticio, el alto al fuego o el proceso de paz) llegue a los 
cuerpos y los corazones, cuando se haya hecho lo necesario por 
parte de aquellos que tienen poder para eso, o simplemente 
que tienen el poder, el poder estatal, el poder económico o 
militar, nacional o internacional, de tomar la iniciativa de 
forma ante todo sabiamente unilateral» (2001, 189)). Frente 
a las doctrinas de la contrahospitalidad y la retórica de la in-
vasión (Balibar 2022), los dispositivos de inhospitalidad y la 
idea de una «democracia amurallada» (Rogozinski, 2024), la 
hospitalidad ofrecida a los próximos, los vecinos, la familia o 
los amigos, los conciudadanos o compatriotas, pero también 
a los extranjeros, los forasteros, los extraños, los enemigos, 
los contemporáneos, aquellos que ya no son o que no serán 
jamás, a «cualquier/radicalmente otro», es la posibilidad de 
estos mundos, cada uno de ellos singulares, de su composición 
dentro de un mundo común. La ética de «vivir juntos», de 
«vivir juntos bien», la posibilidad de un nosotros, depende, en 
último término, de acoger al otro en la propia casa, en el único 
mundo donde tenemos nuestra morada.

Los artículos de François-David Sebbah, Roberto R. Aramayo, 
Manuela Irarrázabal, Fabio Tesorone, María Lucía Puppo e 



12 | Juan José Álvarez Rubio

Isabel Baboun que hemos reunido con ocasión del presente 
número de la revista Pensamiento Político desarrollan, desde 
ámbitos a la vez comunes y heterogéneos, el imperativo ético 
y político que exige de nosotros, de manera cada vez más ur-
gente y necesaria, la creación del sentido de la hospitalidad. 
Agradecemos a cada uno de los autores por su valiosa parti-
cipación. De igual modo, agradecemos a Amanda Olivares, 
directora de la revista Pensamiento Político, y a Aïcha Liviana 
Messina, directora del Instituto de Filosofía de la Universidad 
Diego Portales, por su confianza a lo largo de este proceso. 
Finalmente, dedicamos esta publicación a la memoria de 
François-David Sebbah, quien abandonó el mundo el 25 de 
julio del 2025, pero cuya escritura, en todos sus caminos, sigue 
viviendo y ofreciéndonos su hospitalidad. 

Juan José Álvarez Rubio 
Editor 

Revista Pensamiento Político

Bibliografía

Aristóteles. 1994. Metafísica. Madrid: Gredos.

Balibar, Etienne. 2022. Cosmopolitique. Des frontières à l’espèce 
humaine. Écrits III. París: La Découverte.

Baudelaire, Charles. 2013. Mi corazón al desnudo y otros papeles 
íntimos. Madrid: Visor.

Derrida, Jacques. 2001. «Avouer – l’impossible. ‘Retours’, 
repentirs et réconciliation». En Actes du XXXVIIe colloque 



Nota editorial | 13

des intellectuels juifs de langue française, Jean Halpérin et 
Nelly Hansson (dir.). París: Albin Michel.

Foucault, Michel. 2007. El nacimiento de la biopolítica. Curso 
en el Collège de France (1978-1979). Buenos Aires: Fondo 
de Cultura Económica.

Nancy, Jean-Luc. 1983. L’impératif catégorique. París: Fla-
mmarion.

           2002. La création du monde ou mondialisation. 
París: Galilée.

           2004. Le Sens du monde. París: Galilée.

           2005. La Déclosion (Déconstruction du christia-
nisme, 1). París: Galilée.

Rogozinski, Jacob. 2024. Inhospitalité. París: Cerf.


